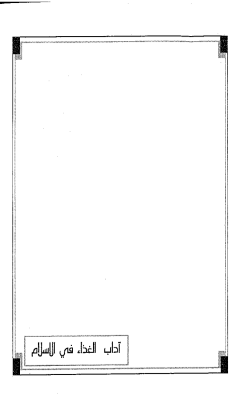
# آطب الغِذَاءُ في المسيلامن

إعــداد سعدبن عبد الله آل حميد



🕏 دار الصميعي للنشر والتوزيع ، ١٤١٧هـ

فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر الحميد ، سعد بن عبد الله

دیوی ۲۱۲,۷

آداب الغذاء في الإسلام - الرياض. ٥٦ ص ؟ ١٢ × ١٧ سم

ردمك : ۱ – ۵۱ – ۲۷۰ – ۹۹۲۰

الاخلاق الإسلامية أ. العنوان
 ۱۷/۱۵۳۷

رقم الايداع ۱۷/۱۵۳۷ دمك : ۱ - ۵۱ - ۲۷۰ - ۹۹۶۰

حقوق الطبع محفوظة ٥

الطبعة الأولى •

۲۱<u>۶۱۵ هـ په ۱۹۹۱م</u>

دار الصميعين للنشر والتوزيع ص.ب ٤٩٦٧ الرياض ١١٤١٢ ـ ماتف: ٤٩٦٧٩٤

# آداب الخذاء في الإسلام

إعسداد

سعد بن عبدالله ال حميد"

بسحرالله الرحمن الرحيصر

#### المقدمية

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على المبعوث رحمة للعالمين، نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

## أما بعد:

فقد اختار الله لنا دين الإسلام وارتضاه، وجعله خاتم الأديان، فلا يُقبل من أحد دين سواه، حيث قال سبحانه: ﴿إِن اللهن عند الله الإسلام ﴾(١)، وقال: ﴿ ومن يبتغ غير الإسلام ديناً فلن يقبل منه ﴾(١)، وهو دين مليء بالمحاسن، بل كله محاسن، فما من أمر من الأمور فيه خير لنا في الدنيا والآخرة إلا وحننا عليه، وما من أمر فيه شر لنا في الدنيا والآخرة إلا وحذرنا منه، فجاءت جميع أحكامه لمصلحة البشر جميعاً، لو أنهم قبلوه، ولذلك نجد الأدلة من الكتاب والسنة متضمنة لهذه المعاني، فتحريم الزنا مثلاً لما يترتب عليه من الأضرار العظيمة كاختلاط الأنساب مثلاً، وانتشار عليه من الأضرار العظيمة كاختلاط الأنساب مثلاً، وانتشار

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران: الآية ١٩.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران: الآية ٨٥.

العداوة وسفك الدماء بين الناس، وانتشار الأمراض الخطيرة التي تنشأ بسبب هذه الاتصالات الجنسية غير المنضبطة، حيث تصبح المرأة كالكأس يصب فيها كل سائل، ويتضل بها كل موبوء، وفي المقابل حث الإسلام على النكاح المشروع الذي من خلاله يطفىء بنو آدم من ذكور وإناث لهب الغريزة التي ركبها الله فيهم لحكمة، فبالنكاح يتوالد البشر، وتعمر الأرض، ويخلف الناس بعضهم بعضاً، ويختص كل رجل بزوجته لا يشركه فيها أحد، وإذا ما قدِّر لامرأة مفارقة الزوج لعدم التوافق بينهما، فلا يجوز لها الزواج إلا بعد مضي مدة كافية للتأكد من خلوِّ رحمها من الحمل من الزوج السابق وتكون تلك المدة وما حصل خلالها للمرأة من الطُّمْث كافية لتطهير رحم المرأة من ماء زوجها السابق. وهكذا في قضايا كثيرة وأمور متعددة. وبما أن الحياة ممتدة، والتواصل بين الناس مستمر، والعطاء متجدد، فلربما استجدّت أمور لم تكن موجودة، ولم تشمل جزئياتها النصوص الشرعية على وجه التحديد، لذا كانت هناك قواعد عامة في الشريعة يندرج تحتها كل ما لم ينص عليه، مثل قاعدة: الأصل في

الأشياء الإباحة ما لم يكن فيها ضرر فإنها تحرم أو تكره حينذاك بحسب قوة الضرر من عدمها، لذا قال تعالى في وصف نبينا على الخيائث ويحرم عليهم الخبائث ويحرم عليهم الخبائث ويصع عنهم إصرهم والأغلال التي كانت عليهم (''). وقال على في الحديث الذي رواه الإمام أحمد وغيره: «لا ضرر ولا ضراره''

وفي هذا الدين تنظيم لجميع نواحي الحياة وليس مقصوراً على العبادات فقط، بل إن فيه تنظيماً لسياسة الدول الداخلية والخارجية، وتنظيماً لاقتصادها، وتعليمها وإعلامها، وشئونها الصحية، ومواصلاتها وغير ذلك من سائر اهتماماتها، كما أن فيه تنظيماً لمجتمعات الناس في علاقاتهم مع أولياء أمورهم، ومع بعضهم بعضاً في الصلة

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف: الآية ١٥٧.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام أحمد في المستند (١/ ٣١٣) من حديث ابن عباس، و (١/ ٣١٣) من حديث عبارة بن الصامت، والإمام مالك في الموطأ (٢/ ٧٤ رقم ٣١) بإسناد صحيح إلى يحيى بن عمارة المازني يرويه مرسلاً عن النبي ترضيه الحديث حسن بمجموع طرقه، وانظر تفصيل ذلك في «إيرواء الغليل» (٢/ ١٠٥ رقم ٢٩٦) للشيخ الالباني

والجوار والأخوة والعطف والشفقة والتراحم والترابط والتزاور والتزواج وغير ذلك، كما أن فيه تنظيماً لسلوك الفرد جميعه، في عبادته، ومأكله ومشربه وملبسه، ومنكحه، وطلبه للدنيا، وتعلمه وتعليمه، حتى قضاء حاجته، فما من مسألة دقيقة أو جليلة إلا وهي خاضعة لسلطان الله وحكمه، ففي صحيح مسلم عن سلمان الفارسي رضي الله عنه قال: «قال لنا المشركون: إنى أرى صاحبكم يعلمكم كل شيء حتى الخرَاءة، فقال رضى الله عنه: أجل، لقد نهانا أن نستقبل القبلة لغائط أو بول، أو أن نستنجى باليمين، أو أن نستنجى بأقل من ثلاثة أحجار، أو أن نستنجى برجيع أو بعظم»(١١). والرجيع هو الروث والعذرة. وسنتناول في هذه العجالة مسألة من هذه المسائل وهي فيما يتعلق بغذاء الإنسان الذي نجد الاهتمامات البشرية اليوم منصبة عليه، ويرون أنه عنصر فعال فيما يصيب الإنسان من أمراض نتيجة نقصه أو الإفراط فيه، فها هي أمراض القلب والسكر تشكل قلقاً عالمياً، وتكاد

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في صحيحه (١/٢٢٣-٢٢٤ رقم ٥٧) في كتاب الطهارة، باب الاستطالة.

«لما كان اعتدال البدن وصحته وبقاؤه إنما هو بواسطة الرطوبة المقاومة للجرارة، فالرطوبة مادته، والحرارة تنضجها، وتدفع فضلاتها، وتصلحها، وتلطفها، وإلا أفسدت البدن ولم يمكن قيامه، وكذلك الرطوبة هي غذاء الحرارة، فلولا الرطوبة، لأحرقت البدن وأيبسته وأفسدته، فقوام كل واحدة منهما بصاحبتها، وقوام البدن بهما جميعاً، وكل منهما مادة للرطوبة تحفظها وتمنعها من الفساد

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف: الآية ٣١.

<sup>(</sup>٢) في كتاب «زاد المعاد في هدي خير العباد» (٢١٣/٤).

والاستحالة، والرطوبة مادة للحرارة تغذوها وتحملها، ومتى مالت إحداهما إلى الزيادة على الأخرى، حصل لمزاج البدن الانحراف بحسب ذلك، فالحرارة دائما تحلل الرطوبة، فيحتاج البدن إلى ما به يخلف عليه ما حللته الحرارة ـ لضرورة بقائه ـ وهو الطعام والشراب ومتى زاد على مقدار التحلل، ضعفت الحرارة عن تحليل فضلاته، فاستحالت مواد ردئية، فعاثت في البدن، وأفسدت، فحصلت الأمراض المتنوعة بتحسب تنوع موادها وقبول الأعضاء واستعدادها، وهذا كله مستفاد من قوله تعالى: ﴿ وكلوا واشربوا ولا تسرفوا ﴾، فأرشد عباده إلى إدخال ما يقيم البدن من الطعام والشراب عوض ما تحلل منه، وأن يكون بقدر ما ينتفع به البدن في الكمية والكيفية، فمتى جاوز ذلك كان إسرافاً، وكلاهما مانع من الصحة جالب للمرض، أعني عدم الأكل والشرب، أو الإسراف فيه.

فحفظ الصحة كله في هاتين الكلمتين الإلهيتين، ولا ريب أن البدن دائماً في التحلل والاستخلاف، وكلما كثر التحلل ضعفت الحرارة لفناء مادتها، فإن كثرة التحلل تفني الرطوبة، وهي مادة الحرارة، وإذا ضعفت الحرارة، ضعف الهضم، ولا يزال كذلك حتى تفنى الرطوبة، وتنطفيء الحرارة جملة، فيستكمل العبد الأجل الذي كتب الله له أن يصل إليه.

فغاية علاج الإنسان لنفسه ولغيره حراسة البدن إلى أن يصل إلى هذه الحالة، لا أنه يستلزم بقاء الخرارة والرطوبة اللتين بقاء الشباب والصحة والقوة بهما، فإن هذا مما لم يحصل لبشر في هذا الدار، وإنما غاية الطبيب أن يحمي الرطوبة عن مفسداتها من الغفونة وغيرها، ويحمى الحرارة عن مضعفاتها، ويعدل بينهما بالعدل في التدبير الذي به قام بدن الإنسان، كما أن به قامت السماوات والأرض، وسائر المخلوقات إنما قوامها بالعدل، ومن تأمل هدي النبي ﷺ وجده أفضل هدي يمكن حفظ الصحة به، فإن حفظها موقوف على حسن تدبير المطعم والمشرب، والملبس والمسكن، والهواء والنوم، واليقظة والحركة، والسكون والمنكح، والاستفراغ. والاحتباس، فإذا حصلت هذه على الوجه المعتدل الموافق الملائم للبدن والبلد والسن والعادة، كان أقرب إلى دوام الصحة أو غلبتها إلى انقضاء الأجل.

ولما كانت الصحة والعافية من أجلَّ نعم الله على عبده،

000

#### الصحبة نعمية

روى البخاري في صحيحه من حديث ابن عباس رضي الله عنهما، قال: قال رسول الله علله عنهما مغبون فيهما كثير من الناس: الصحة والفراغ (١٦).

وفي الترمذي أيضاً من حديث أبي هريرة، عن النبي عَلَيْكَ أنه قال: «إن أول ما يسأل عنه يوم القيامة \_ يعني العبد \_ من النعيم: أن يقال له: ألم نصح لك جسمك، ونُرويكَ من الماء البارد؟ ("").

ومن هاهنا قال من قال من السلف في قوله تعالى: ﴿ ثُمَ لتسئلن يومئذ عن النعيم ﴾ ( ' ) \_قال : عن الصحة .

<sup>(</sup>١) هذه الفقرة مستمدَّة من المرجع السابق (٤/٢١٥).

 <sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في صحيحه (١١١ /٢٢٩ رقم ٦٤١٢) في كتاب
 الرقاق، باب ما جاء في الرقاق وأن لا عيش إلا عيش الآخرة.

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه الترمذي (٥ / ٤٤٨ رقم ٣٣٥٨) في كتاب التفسير، باب ومن سورة التكاثر، وابن حبان في صحيحه (١٦ / ٣٦٤ - ٣٦٥ .

 <sup>(</sup>٤) سورة التكاثر: الآية ٨.

وفي مسند الإمام أحمد أن النبي على قال للعباس: «يا عباس، ياعم رسول الله، سل الله العافية في الدنيا والآخرة»(١٠.

وفي المسند أيضاً من حديث أبي بكر الصديق رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله على يقول: «سلوا الله اليقين والمعافاة، فما أوتي أحد بعد اليقين خيراً من العافية»(\*).

000

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد في المسند ( ۱ / ۲۰۹)، والترمذي ( ۲۰۴ ) وحد الإمام أحمد في المسند ( ۱ / ۲۰۹ )، والترمذي زياد بن أبي زياد الكوفي وهو ضعيف، وله طريق آخرى عند الإمام أحمد ( ۱ / ۲۰٦ ) وفي سنده رجل مجهول، وأخرجه الحاكم في المستدرك ( ۱ / ۲۰۹ ) من طريق هلال بن خباب، عن عكرمة، عن ابن عباس، أن النبي ﷺ تال لعمه: أكثر الدعاء بالعافية، وصححه الحاكم على شرط البخاري ووافقه الذهبي، ويشهد له الحديث الآتي.

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه الإمام أحمد في المسند ( ٢/ ٣، ٥)، وابن ماجه في سننه (٢/ ١٣٦٥ رقم ٢٨٤٩) في الدعاء، باب الدعاء بالعفو والعاقبة.

## آداب الغذاء في الإسلام

فإذا كان هذا شأن الصحة والعافية وهما مرغوب فيهما عند الناس كلهم، مؤمنين وغيرهم، فلا غرابة أن نرى جميع الامم ترعى جانب الغذاء بحكم أنه من أهم أسباب الصحة والعافية الدنيوية، وهذا ما نجد الإسلام قد عني به. فمن قواعده العامة: تحريم كل خبيث وضار، وإباحة كل طيب، وتقدم قوله تعالى: ﴿ ويحلّ لهم الطيبات ويحرم عليهم الخبائث ﴾، ويقول تعالى: ﴿ يا أيها الناس كلوا مما في الأرض حلالاً طيباً ﴾ ((). ويقول: ﴿ يا أيها الذين آمنوا كلوا من طيبات ما رزفناكم ﴾ ((). ويقول: ﴿ يا أيها الرسل كلوا مما في رزقكم الله حلالاً طيباً ﴾ (().

كما أنه سبحانه حرّم كل خبيث وضار بقوله: ﴿ ويحرم

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: الآية ١٦٨.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: الآية ١٧٢.

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة: الآية ٨٨.

<sup>(</sup>٤) سورة المؤمنون: الآية ٥١.

عليهم الخبائث ﴾، ولذلك حرّم الخمر بقوله سبحانه: ﴿ يَا الذَّينَ آمنوا إِنَما الخمر والميسر والأنصاب والأزلام رجس من عمل الشيطان فاجتنبوه لعلكم تفلحون ﴾ (١٠) وذلك لما يترتب عليها من الأضرار المدونة في البحوث التي تكلمت عنها وما أكثرها.

ويلحق بها المخدرات والدخان ويشملها وصف الخبث والضرر، فتندرج تحت قوله سبحانه: ﴿ ويحرم عليهم الخبائث ﴾.

وهكذا نجد الإسلام نظم حياة المسلمين عامة، بما في ذلك الغذاء حيث جعل له آكاباً عديدة منها:

## ١- الغناء عبادة:

بما أن الأكل والشرب محبوب للنفس ومرغوب فيه، فإن المسلم يستطيع أن يجعله عبادة يثاب عليها كما يثاب على الصلاة وغيرها من العبادات، وذلك بأمرين:

( أ ) إذا صحت نيته، فأكل أو شرب وهو ينوي بأكله وشربه التَّقَوِّي على طاعة الله كالجهاد والصلاة وغيرها من -----

<sup>(</sup>١) سورة المائدة: الآية ٩٠.

العبادات؛ لعموم قوله ﷺ: «إنما الأعمال بالنيات، وإنما لكل امويء ما نوى»('').

(ب) أن يتحرى فيه السنة، فيحرص على الآداب التي صحت بها النصوص الشرعية والتي نتحدث عنها في بحثنا هذا. وقد أخرج مسلم في صحيحه من حديث أنس بن مالك رضي الله عنه أن رسول الله عليها قال: «إن الله ليرضى عن العبد أن يأكل الأكلة فيحمده عليها، ويشرب الشربة فيحمده عليها» (1)

#### ٢- غسل البيد:

من الآداب التي مصلحتها ظاهرة غسل اليدين قبل الطعام وبعده ولو لم يكن في ذلك أدلة صريحة لكانت قواعد الإسلام العامة تشمل هذا الادب، وبخاصة إذا كانت اليد

(٢) أخرجه مسلم في صحيحه (٤/ ٢٠٩٥ رقم ٨٩) في كتاب الذكر
 والدعاء، باب استحباب حمد الله تعالى بعد الاكل والشرب.

<sup>(</sup>١) آخرجه البخاري في صحيحه ( ١/ ٩ رقم ١) في كتاب بدء الوحي باب كيف كان بدء الوحي إلى رسول الله ﷺ، ومسلم في صحيحه (٣/١٥١٥ –١٥١٦ رقم ١٥٥) في كتاب الإمارة، باب قوله ﷺ: ﴿ وإنها الأعمال بالنيات﴾.

متلوثة من جراء عمل أو غيره؛ لما يترتب على ذلك من الأضرار المعلومة طبياً. وقد صح عن عائشة رضي الله عنها أن رسول الله على كان إذا أراد أن ينام وهو جنب توضأ وضوءه للصلاة، وإذا أراد أن يأكل وهو جنب غسل يديه (1). وهذا الحديث يغني عن الحديث الضعيف: «بركة الطعام الوضوء قبله والوضوء بعده» (1). وهذا في غسل اليدين قبل الطعام.

وأما غسل اليدين بعد الطعام فسيأتي الحديث عنه.

### ٣- الاعتدال في الجلوس:

لقد نظم الإسلام طريقة الجلوس للأكل، فكان عَيْكُ

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في سننه (١٠/١٥٠ رقم ٢٢٢) في كتاب الطهارة، باب الجنب ياكل.

<sup>(</sup>٢) آخرجه أبو داود (٤/ ١٣٦٢ رقم ٢٣٦١) في كتاب الأطعمة، باب في غسل اليد قبل الطعام، وقال: «وهو ضعيف»، والترمذي (٤/ ٢٨٦- ٢٨٢ رقم ١٨٤٦ ) في كتاب الأطعمة، باب ما جاء في الوضوء قبل الطعام وبعده، وقال: «لا نعرف هذا الحديث إلا من حديث قيس بن الربيع، وقيس بن الربيع يضعف في الحديث .

يرشد أصحابه إلى الاقتداء به في هيئة جلوسه للأكل، فيقول: «إني لا آكل متكناً»، وفي لفظ: «لا آكل وأنا متكىء"(').

قال ابن القيم ("): «وقد فسر الاتكاء بالتربع (")، وفسر بالاتكاء على الشيء وهو الاعتماد عليه، وفسر بالاتكاء على الجنب (أ)، والأنواع الثلاثة من الاتكاء، فنوع منها يضر بالآكل، وهو: الاتكاء على الجنب، فإنه يمنع مجرى الطعام الطبيعي عنه هيئته ويعوقه عن سرعة نفوذه إلى المعدة، ويضغط على المعدة، فلا يستحكم فتحها للغذاء، وأيضاً فإنها تميل ولا تبقى منتصبة، فلا يصل الغذاء إليها بسهولة، وأما النوعان الآخران فمن جلوس الجبابرة المنافي للعبودية » ا.هـ.

<sup>(</sup>١) أخرَجه البخاري في صحيحه (٩/ ٥٤٠ رقم ٥٣٩٨، ٥٣٩٥) في إلى كتاب الأطعمة، باب الاكل متكناً.

<sup>(</sup>٢) زاد المعاد في هدي خير العباد لابن القيم (٢٢١/٢).

 <sup>(</sup>٢) وقريب من هذا المعنى ما ذكره الحافظ ابن حجر في الفتح (٩/١٤٥)
 من أن الاتكاء فسر بـ (أن يتمكن من الجلوس للاكل على أي صفة
 كان (١٤ لان الجلوس على مثل هذه الهيئة مدعاة للإكثار من الاكل.

 <sup>(</sup>٤) وهو أن يميل على أحد شقيه، أو يعتمد على يده اليسرى من الأرض
 (انظر الموضع السابق من فتح الباري).

وأما الجلسة التي ينبغي للآكل اعتمادها فلم يرد دليل يحددها، فبإمكان الآكل اختيار أي جلسة أحب إذا اجتنب الاتكاء.

وقد كان النبي ﷺ يأكل أحياناً وهو مُقْعْمٍ (``، وأحياناً وهو جائ (`` على ركبتيه.

فقد أخرج مسلم في صحيحه عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: رأيت النبي عَيِّلِه مقعياً يأكل تمرأً ".

وأخرج أبو داود وابن ماجه من حديث عبدالله بن بُسْر رضي الله عنه قال: أهْدَيتُ للنبي ﷺ شاة، فجثى رسول الله ﷺ على ركبتيه يأكل على ركبتيه يأكل، فقال أعرابي: ما هذه الجلسة؟ فقال رسول الله ﷺ فقال أربول الله ﷺ وبنا الله علني جباراً عنياً أَ" (1).

 <sup>(</sup>١) الإتعاء هو: أن يلصق الرجل ألينيه بالارض وينصب ساقيه وفخذيه
 ويضع يديه على الارض أ.هـ. من لسان العرب (١٩٣/١٥).

<sup>(</sup>٢) أي جالس على ركبتيه. انظر لسان العرب (١٣١/١٣١-١٣٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (٣/١٦٦ وقم ١٤٨) في كتاب الأشربة، باب استحباب تواضع الآكل وصفة قعوده.

 <sup>(</sup>٤) آخرجه أبو داود في سننه (٤/٣٤ رقم ٣٧٧٣) في كتاب الاطعمة،
 باب ما جاء في الأكل من أعلى الصحفة، وابن ماجه في سننه =

ويقول ابن القيم: «ويذكر عنه \_ عَلِي ً \_ أنه كان بحلس للأكل متوركاً على ركبتيه، ويضع بطن قدمه اليسري على ظهر قدمه اليمني تواضعاً لربه عز وجل، وأدباً بين يديه، واحتراماً للطعام وللمؤاكل، فهذه الهيئة أنفع هيئات الأكل وأفضلها؛ لأن الأعضاء كلها تكون على وضعها الطبيعي الذي خلقها الله سبحانه عليه، مع ما فيها من الهيئة الأدبية، وأجود ما اغتذى الإنسان إذا كانت أعضاؤه على وضعها الطَّبيعي، ولا يكون كذلك إلا إذا كان الإنسان منتصباً الانتصاب الطبيعي. وأردأ الجلسات للأكل الاتكاء على الجنب؛ لما تقدم من أن المريء وأعضاء الازدراء تضيق عند هذه الهيئة، والمعدة لا تبقى على وضعها الطبيعي؛ لأنها تنعصر مما يلي البطن بالأرض، وما يلي الظهر بالحجاب الفاصل بين آلات الغذاء وآلات التنفس.

وإن كان المراد بالاتكاء: الاعتماد على الوسائد والوِطَاء الذي تحت الجالس، فيكون المعنى: إني إذا أكلت لم اقعد

 <sup>(</sup> ۲۲۹۳ / رقم ۲۲۹۳ ) في كتاب الأطعمة، باب الاكل متكناً، وقال البوصيري في مصباح الزجاجة ( ۷۳/۳ ): 8 هذا إسناد صحيح ».

متكناً على الأوطية والوسائد كفعل الجبابرة ومن يريد الإكثار من الطعام، لكني آكل بُلغةً كما يأكل العبد»(``.

## ٤- التسمية في أول الطعام:

ومن آداب الطعام في الإسلام: ذكر اسم الله في أول الطعام، فبالتسمية تنزل البركة في الطعام، وتكون التسمية حاجزاً بين الشيطان وبين الطعام.

ففي الصحيحين عن عمر بن أبي سلمة رضي الله عنهما قال: كنت غلاماً في حجر رسول الله ﷺ، وكانت يدي تطيش في الصحفة، فقال لي رسول الله ﷺ: «يا غلام، سمِّ الله، وكل بيمينك، وكل مما يليك»(١) فما زالت تلك طعْمتي بعد.

وفي صحيح مسلم من حديث حديفة بن اليمان رضي الله عنه قال: كنا إذا حضرنا مع النبي عَلَيْهُ طعاماً لم نضع

<sup>(</sup>١) زاد المعاد (٤/٢١٦-٢٢٢).

 <sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٩/١/٩ رقم ٥٣٧٦) في كتاب الاطعمة، باب التسمية على الطعام والاكل باليمين، ومسلم (٣/١٥٩ رقم ١٠٠٨) في كتاب الاشرية، باب آداب الطعام والشراب وأحكامهما.

أيدينا، حتى يبدأ رسول الله ﷺ فيضع يده. وإنا حضرنا معه مرة طعاماً، فجاءت جارية كأنها تُدفع (') فذهبت لتضع يدها في الطعام، فاخذ رسول الله ﷺ: «إن الشيطان يُدفّع، فاخذ بيده، فقال رسول الله ﷺ: «إن الشيطان يَستُحل الطعام أن لا يُذكر اسم الله عليه، وإنه جاء بهذه الجارية ليستحل بها، فأخذت بيدها، فجاء بهذا الأعرابي ليستحل به، فأخذت بيدها، فيبده، إن يده في يدي مع يدها» ('). زاد في رواية «ثم ذكر اسم الله، وأكل» (').

وفي صحيح مسلم أيضاً من حديث جابر بن عبدالله رضي الله عنه، أنه سمع رسول الله ﷺ يقول: «إذا دخل الرجل بيته فذكر الله عند دخوله وعند طعامه قال الشيطان: (\*) لا مَبيْت لكم ولا عشاء. وإذا دخل فلم يذكر الله عند دخوله قال الشيطان: أدركتم المبيت، وإذا لم يذكر الله

<sup>(</sup>١) أي: إن هذه الطفلة الصغيرة جاءت مسرعة إلى الطعام كان هناك من يدفعها. (٢) أي: إن يد الشيطان مع يد الجارية، وفي رواية: يدهما: فيعود الضمير على الجارية والاعرابي.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في الموضع السابق (٣/٩٧) رقم ١٠٢).

<sup>(</sup>٤) أي لأعوانه.

## عند طعامه قال: أدركتم المبيت والعشاء «'''.

وأخرج الترمذي عن عائشة رضي الله عنها قالت: كان النبي ﷺ يأكل طعاماً في ستة من أصحابه، فجاء أعرابي فأكله بلقمتين، فقال رسول الله ﷺ: ﴿أَمَا إِنه لو سمّى كفاكم، ('').

وأخرج الترمذي كذلك عن عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله ﷺ: «إذا أكل أحدكم طعاماً فليقل: بسم الله، فإن نسي في أوله فليقل: بسم الله في أوله وآخره، (<sup>7)</sup>.

## ٥- الأكل والشرب باليمين:

لقد ورد في بعض نصوص الشرع الأمر بالأكل والشرب باليمين، والنهي عن الأكل والشرب بالشمال ومن ذلك:

ما أخرجه مسلم في صحيحه عن جابر بن عبدالله رضي الله عنه، عن رسول الله عَلَيْهُ قال: «لا تأكلوا بالشمال؛ فإن الشيطان يأكل بالشمال».

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في الموضع السابق (٣/١٥٩٨ رقم ١٠٣).

<sup>(</sup>٢) (٣) أخرجهما الترمذي في سننه (٤ / ٢٨٨ رقم ١٨٥٨) في كتاب الاطعمة، باب ما جاء في التسمية على الطعام، ثم قال: «هذا حديث

وأخرج أيضاً عن سلمة بن الأكوع رضي الله عنه أن رجلاً أكل عند رسول الله عَلَيْكُ بشماله فقال: «كل بيمينك»، قال: لا استطيع، قال: «لا استطعت»، ما منعه إلا الكبر، قال: فما رفعها إلى فيه ('').

وتقدم قوله عَنِّكُ لعمر بن أبي سلمة: «سمّ الله، وكل بيمينك وكل مما يليك».

وفي أمر الرسول على بالأكل والشرب باليمين ونهيه عن الأكل والشرب بالشمال دليل على عناية الإسلام بجانب النظافة والوقاية، وهذا ظاهر لمن تأمله. وليس هذا في الأكل فقط، بل دلت نصوص الشرع على ضرورة تخصيص البمين

<sup>(</sup>١) هذه الاحاديث الثلاثة اخرجها مسلم (٣/٥٩٨، ١٥٩٩ رقم ١٠٤٤. ١٠٥، ١٠٦، ١٠١٧) في كتاب الاشرية، باب آداب الطعام والشراب وأحكامهما.

للإشياء المستطابة \_ ومنها الأكل والشرب \_، وتجنيبها الأشياء المستقبحة كالاستنجاء . ومن ذلك حديث سلمان الفارسي رضي الله عنه الذي أخرجه مسلم \_ وسبق ذكره \_ أنه قال : لقد نهانا \_ يعني النبي ﷺ أن نستقبل القبلة لغائط أو بول ، أو أن نستقبل القبلة لغائط أو بول ،

وفي الصحيحين من حديث أبي قتادة رضي الله عنه، عن النبي عَيَّهُ قال: (إذا بال أحدكم فلا يأخذن ذكره بيمينه، ولا يستنج بيمينه، ولا يتنفس في الإناء».

وفي رواية: «لا يمسكن أحدكم ذكره بيمينه وهو يبول، ولا يتمسح من الخلاء بيمينه، ولا يتنفس في الإِناء»(''.

وأخرج أبو داود عن عائشة رضي الله عنها قالت: كانت يده يد رسول الله ﷺ اليمنى لطهوره وطعامه، وكانت يده اليسرى لخلائه وما كان من أذى.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ( ١ / ٢٥٣ ، ٢٥٤ رقم ١٩٣ ) في كتاب الوضوء، باب النهي عن الاستنجاء باليمين، وباب لا يمسك ذكره بيمينه إذا بال، ومسلم ( ١ / ٢٢٥ رقم ٢٦ ، ٢٦ ، ٢٥ ) في كتاب الطهارة، باب النهي عن الاستنجاء باليمين .

وأخرج أبو داود أيضاً عن حفصة رضي الله عنها أن رسول الله ﷺ كان يجعل يمينه لطعامه وشرابه وثيابه، ويجعل شماله لما سوى ذلك (''.

. وفي هذا المعنى حديث عائشة رضي الله عنها قالت: «إِن كان رسول الله تَشَكَّ ليحب التيمُّن في طهوره إِذَا تطهّر، وفي ترجُّله إِذَا ترجَّل، وفي انتعاله إِذَا انتعل».

ُ وفي رواية: «كان رسول الله عَلَيْكَ يحبّ التيمُّن في شأنه كله، في نعليه، وترجُّله، وطهوره <sup>(١٠)</sup>.

قال النووي رحمه الله: (هذه قاعدة مستمرَّة في الشرع، وهي: أن ما كان من باب التكريم والتشريف؛ كلبس الثوب والسراويل والخفَّ ودخول المسجد والسواك والاكتحال وتقليم الاظفار وقص الشارب وترجيل الشعر \_ وهو مَشْطُه \_ ونتف الإبط وحلق الرأس والسلام في الصلاة وغسل أعضاء

<sup>(</sup>١) هذا الحديث والذي قبله أخرجهما أبو داود في سننه (١/٣٢ رقم ٣٣-٣٤) في الطهارة، باب كراهية مس الذكر باليد.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في صحيحه (١/٢٢٦ رقم ٢٦، ٦٧) في الطهارة،
 باب التيمن في الطهور وغيره.

الطهارة والخروج من الخلاء والأكل والشرب والمصافحة واستلام الحجر الأسود وغير ذلك مما هو في معناه، يستحب التيامن فيه.

وأما ما كان بضدًّ كدخول الخلاء والخروج من المسجد والامتخاط والاستنجاء وخلع الثوب والسراويل والخف وما أشبه ذلك، فيستحب التياسر فيه، وذلك كله بكرامة اليمين وشفها» ا.هـ(١٠).

## ٦- الأكل بثلاث أصابع:

أخرج مسلم في صحيحه من حديث أنس بن مالك رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ (كان إذا أكل طعاماً لعق أصابعه الثلاث (<sup>(1)</sup>.

وهذا يدل على أنه كان يأكل بثلاث أصابع، ويؤكده حديث كعب بن مالك رضي الله عنه الذي أخرجه مسلم أيضاً قال: «كان رسول الله ﷺ يأكل بثلاث أصابع»<sup>(٢)</sup>.

<sup>(</sup>١) شرح صحيح مسلم للنووي (١٦٠/٣).

 <sup>(</sup>٣) (٣) أخرجهما مسلم (١٢٠٥/٣) (١٦٠ رقم ١٣١) في الأشرية،
 باب استحباب لعق الأصابع ..

قال ابن القيم رحمه الله: (وكان يأكل بأصابعه الثلاث، وهذا أنفع ما يكون من الأكلات، فإن الأكل بأصبع أو أصبعين لا يستلذ به الآكل، ولا يُمريه، ولا يشبعه إلا بعد طول، ولا تفرح آلات الطعام والمعدة بما ينالها في كل أكلة فتأخذها على يأتنذ باخذه، ولا يُسرَّبه، والأكل بالخمسة والراحة يوجب ازدحام الطعام على آلاته وعلى المعدة، وربما انسدت الآلات فمات، وتغصب الآلات على دفعه، والمعدة على احتماله، ولا يجد له لذة ولا استمراء. فأنفع الأكل أكله عَلَيْهُ، وأكل من اقتدى به بالأصابع الثلاث «''ا.ه

### ٧- الأكل مما يليه:

والمقصود به كراهة جولان يده في الإناء إذا كان معه غيره، وكان الطعام واحداً، أما إذا كان وحده فلا بأس، أو كان الطعام متنوعاً فلا بأس، لأن نفوس الناس تتقذر من جولان اليد بهذه الصفة، وهو دليل الشراهة في الأكل وسوء العشرة. ودليل الكراهة ما تقدم من حديث عمر بن أبي سلمة رضي

<sup>(</sup>١) زاد المعاد (٤/٢٢٢).

الله عنهما وهو مخرج في الصحيحين أنه قال: كنت غلاماً في صحر رسول الله عَنْكَ، وكانت يدي تطيش في الصحفة، فقال لي رسول الله عَنْكَ: «يا غلام، سمَّ الله، وكل بيمينك، وكل ميمينك،

## ٨- الأكل من جانب الإناء وترك الابتداء بالوسط:

وهاهنا حكمة مذكورة في نفس الدليل، وهني نزول البركة، وهذه مسألة غيبية.

فقد أخرج أبو داود والترمذي عن ابن عباس رضي الله عنهما، عن النبي عَلَيْه قال: «إذا أكل أحدكم طعاماً فلا يأكل من أعلى الصّحفة، ولكن ليأكل من أسفلها؛ فإن البركة تنزل من أعلاها».

وفي رواية: «البركة تنزل وسط الطعام، فكلوا من حافتيه ولا تأكلوا من وسطه»(١٠).

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في سننه (١/ ١٤٣-١٤٣ رقم ٣٧٧٣) في كتاب الأطعمة، باب ما جاء في الأكل من أعلى الصحفة، والترمذي (٤/ ١٠ رقم ١٨٠٥) في كتاب الأطعمة، باب ما جاء في كراهية الأكل من وسط الطعام، وقال: «حديث حسن صحيح».

وفي حديث عبدالله بن بُسْر رضي الله عنه قال: كان لرسول الله على قصْعة يقال لها: الغراء يحملها أربعة رجال، فلما أضَحُوا وسجدوا الضحى أتي بتلك القصعة \_ يعني وقد شُرد فيها ، فالتفُّوا عليها، فلما كثروا جثى رسول الله على، فقال أعرابي: ما هذه الجلسة؟ فقال النبي على : (إن الله جعلني عبداً كريماً، ولم يجعلني جباراً عنيداً»، ثم قال رسول الله على: ( كلوا من حواليها، ودعوا ذروتها يُبارَك فيها) ( .

قال الخطابي رحمه الله: «قد ذكر في هذا الحديث أن النهي إنما كان عن ذلك من أجل أن البركة إنما تنزل من أعلاها، وقد يحتمل أيضاً وجهاً آخر، وهو: أن يكون النهي إنما وقع عنه إذا أكل مع غيره، وذلك أن وجه الطعام هو أطيبه وأفضله، فإذا قصده بالأكل كان مستأثراً به على أصحابه. وفيه من ترك الأدب وسوء العشرة ما لا خفاء به، فأما إذا أكل وحده

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في سننه (٤ /١٤٣ رقم ٣٧٧٣) في الاطعمة، باب ما جاء في الاكل من أعلى الصحفة، وقد أخرجه ابن ماجه مختصراً، وتقدم تخريجه في مبحث الاعتدال في الجلوس.

فلا بأس به»(۱۱). هـ

## 9- عدم الشُّبع:

تقدم أن الله سبحانه أباح لنا الأكل من الطيبات، وأنه سبحانه مع ذلك قال: ﴿ وكلوا واشربوا ولا تسوفوا ﴾، وفي آية أخرى قال سبحانه: ﴿ وهو الذي أنشأ جنات معروشات وغير معروشات والنخل والزرع مختلفاً أكله والزيتون والرمان متشابها وغير متشابه كلوا من ثمره إذا أثمر وأتوا حقه يوم حصاده ولا تسرفوا إنه لا يحب المسرفين ﴾ " نفي هاتين الآرشاد منه سبحانه إلى الأكل الذي به قوام الجسد والاعتدال فيه منعاً من الضرر المترتب على الشبع، حتى قال بعضهم: جمع الله الطب كله في هذه الآية.

وفي الصحيحين أن عبدالله بن عمر رضي الله عنهما كان لا يأكل حتى يؤتى بمسكين يأكل معه، فأدخل عليه نافع مولاه رجلاً يأكل معه، فأكل كثيراً، فقال: يا نافع، لا تدخل هذا عليّ، سمعت رسول الله ﷺ يقول: «المسلم يأكل في

<sup>(</sup>١) معالم السنن للخطابي (٥/٣٠٣-٣٠٣)٠

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام: الآية ١٤١.

معيّ واحد، والكافر \_ أو المنافق \_ يأكل في سبعة أمعاء "``.

وعن المقدام بن معد يكرب رضي الله عنه قال: سمعت رضول الله على الله على يقول: «ما ملا آدمي وعاء شراً من بطن، بحسب ابن آدم لقيمات يقمن صلبه، فإن كان لا محالة، فظت لطعامه، وثلث لشرابه، وثلث لنفسه»(").

وفي الصحيحين من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «طعام الاثنين كافي الثلاثة، وطعام الثلاثة كافي الاربعة »(").

وجاء عن أبي جحيفة رضي الله عنه قال: تجشأت عند النبي الله فقال: (ما أكلت يا أبا جحيفة؟) فقلت: خبزاً ولحماً، فقال:

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه (٩/ ٥٣٦ وقم ٥٣٩٣) في كتاب الأطممة، باب المؤمن ياكل في معي واحد، ومسلم في صحيحه (١٦٣١/٢ رقم ١٨٣ ، ١٨٨ ) في كتاب الأشربة، باب المؤمن ياكل في معي واحد.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي (٤/ ٥٩٠ رقم ٢٣٨٠) في كتاب الزهد، باب ما
 جاء في كراهية كثرة الأكل، وقال: «هذا حديث حسن صحيح».

 <sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في صحيحه (٩/٥٣٥ رقم ٢٩٢٥) في كتاب الأطعمة،
 باب طعام الواحد يكفي الاثنين، ومسلم (٣/١٣٠ رقم ١٧٨) في
 كتاب الأشربة، باب فضيلة المواماة في الطعام القليل.

## $^{(1)}$ وإن أطول الناس جوعاً يوم القيامة أكثرهم شبعاً في الدنيا $^{(1)}$ .

فإذا كان المسلمون ملتزمين بهذا الأدب، صدق عليهم أنهم أمة لا تمرض؛ لأنهم لا يأكلوا حتى يجوعوا، وإذا أكلوا لا يشبعوا، وتقدم في كلام ابن القيم الذي سبق نقله في المقدمة ذكر بعض مضار الشبع بما يغني عن إعادته هنا.

## ١٠- لعق الأصابع:

دلّت النصوص الشرعية على سُنيَّة لعق الأصابع، سواء من قبل الآكل نفسه أو غيره، وذلك قبل غسلها أو مسحها بالمنديل، إذ لعل البركة تكون فيها، وهذه أيضاً مسألة غيبية، وقد تكون هناك حكمة لا ندركها، وقد سمعنا أن اليد تفرز إفرازات تساعد على هضم الطعام، فإن صح هذا فهو من الإعجاز العلمي الذي يعنى بتتبعه بعض الباحثين،

 <sup>(</sup>١) أخرجه البزار في مسنده (٤ / ٢٥٨ رقم ٣٦٧٠ - كشف الامستار -)،
 والطبراني في معجمه الكبير (٢٢ / ٢٦١ رقم ٣٣٧)، وذكر المنذري
 في الترغيب والترهيب (٣٢ / ١٢١)، والهيشمي في مجمع الزوائد (١٠ / ٣٢٣) أن أحد إسنادي البزار رجاله ثقات، وله شواهد ذكرها الشيخ الالباني في السلسلة الصحيحة برقم (٣٤٣)، وحكم عليه بالحسن.

ولكن هذا لا يؤثر -سواء ثبت أم لا على اعتبار هذا الفعل سنة يثاب عليها المسلم إذا كان ممتثلاً لقول النبي عَلَيْكَ ومتأسياً بفعله.

ففي الصحيحين من حديث ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ: «إذا أكل أحدكم فلا يمسح يده حتى يلْعَقَها أو يُلعقَها (١٠٠).

وفي صحيح مسلم من حديث جابر رضي الله عنه أن النبي ﷺ أمر بلعق الأصابع والصحفة، وقال: «إنكم لا تدرون في أيَّة البركة».

وفي رواية: ﴿إِذَا وقعت لقمة أحدكم فليأخذها، فلْيُمطُ ما كان بها من أذى وليأكلها ولا يدعها للشيطان، ولا يمسح يده بالمنديل حتى يلعق أصابعه فإنه لا يدري في أي طعامه البركة،(``).

 <sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٩/٧٧٥ رقم ٥٤٥٦) في الاطعمة باب لعق الاصليع، ومسلم (١٣٠٥/٢٦ رقم ١٢٩، ١٣٠) في الاشربة، باب استحباب لعق الاصليع والقصعة.

<sup>(</sup>٢) أخرجها مسلم في الموضع السابق رقم (١٣١-١٣٧)

وتقدم في مبحث الاكل بثلاث أصابع قول أنس - فيما رواه مسلم -: إن رسول الله عَلَيْكُ «كان إذا أكل طعاماً يلعق أصابعه الثلاث».

وقد جاء الحث على لعقها أيضاً من حديث كعب بن مالك وأبي هريرة رضي الله عنهما(١).

### ١١- الحمد في أخر الطعام:

تقدم في مبحث «الغذاء عبادة» أن مسلماً أخرج في صحيحه من حديث أنس رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «إن الله ليرْضَى عن العبد أن يأكل الأكلة فيحمده عليها، ويشرب الشربة فيحمده عليها». وقد وردت عدة صيغ للحمد في آخر الطعام.

فأخرج البخاري في صحيحه عن أبي أمامة الباهلي رضي الله عنه، أن النبي عَلَيُ كان إِذا رفع مائدته قال: «الحمد لله كثيراً طيباً مباركاً فيه، غَيْر مَكْفِيًّ ولا مُودَّع ولا مُسنَّغْنىً عنه ربنا».

<sup>(</sup>١) أخرجها مسلم في الموضع السابق رقم (١٣١-١٣٧).

وفي رواية: «الحمد لله الذي كفانا وأروانا، غير مكفي ولا مكفور».

وفي رواية: «لك الحمد ربنا، غير مكفي ولا مودع ولا مستغنىربنا» (``

والمكفي قيل: هو المقلوب، وقال الخطابي: «غير مكفي، ولا مودّع، ولا مستغنى عنه، معناه: أن الله سبحانه هو المطعم والكافي، وهو غير مُطعَم ولا مُكفّى، قال الله تعالى: ﴿ وهو يُطعِمُ ولا يُطعَمُ ﴾ (٢٠). وقوله: «ولا مُودّع»، أي غير متروك الطلب إليه والرغبة فيما عنده، ومنه قوله تعالى: ﴿ ما ودعك ربك ﴾ (٢٠) أي: ما تركك، ومعنى المتروك: المستغنى عنه: «ولا مكفور» أي: لا نكفر نعمتك علينا المعام» (١٠).

قال ابن الأثير(٥٠): «فعلى هذا التفسير الثاني يحتاج ان

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه (٩/ ٥٨٠ رقم ٥٤٥٨، ٥٤٥٥) في كتاب الاطعمة، باب ما يقول إذا فرغ من طعامه.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام: الآية ١٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الضحى: الآية ٣.

<sup>(</sup>٤) (٥) جامع الأصول لابن الأثير (٤/٣٠٨-٣٠٨).

يكون قوله: «ربنا» مرفوعاً، أي: ربنا غير مكفي ولا مودع ولا مستغنى عنه.

وعلى التفسير الأول يكون «ربنا» منصوباً على النداء المضاف، وحرف النداء محذوف أي: يا ربّنا.

ويجوز أن يكون الكلام راجعاً إلى الحمد، كأنه قال: حمداً كثيراً مباركاً فيه غير مكفي ولا مودّع ولا مستغنى عنه، أي: عن الحمد، ويكون «ربنا» منصوباً أيضاً كما سبق» ا.هـ

وأخرج أبو داود والترمذي عن أنس بن مالك رضي الله عنه، أن رسول الله عَلَيْهُ قال: (من أكل طعاماً ثم قال: الحمد لله الذي أطعمني هذا الطعام ورزقنيه من غير حول منى ولا قوة، غفر له ما تقدم من ذنبه (().

- وأخرجا أيضاً أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: كان رسول الله ﷺ إذا فرغ من طعامه قال: «الحمد لله

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود (٢٠/٠ ٣١ رقم ٤٠٢٣) في كتاب اللباس، باب منه، والترمذي (٥/٨٠ رقم ٣٤٥٨) في الدعوات، باب ما يقول إذا فرغ من الطعام، ثم قال: «هذا حديث حسن غريب».

الذي أطعمنا وسقانا وجعلنا مسلمين »(١٠).

وأخرج أبو داود عن أبي أيوب الأنصاري قال: كان رسول الله ﷺ إذا أكل أو شرب قال: «الحمد الله الذي أطعم وسقى وسوغه وجعل له مخرجاً" (1)

#### ١٢- الدعاء لصاحب الطعام:

من مكارم الأخلاق التي كانت عند العرب قبل الإسلام: إكرام الضيف، ثم جاء الإسلام فاقر هذا الخلق الحميد وحث عليه، وفي المقابل، ومن باب الإثابة على المعروف وتقديره جاءت بعض النصوص التي ترشد إلى ما ينبغي للطاعم فعله إذا طعم عند أحد.

ففي صحيح مسلم من حديث عبدالله بن بُسْر رضي الله عنهما قال: «نزل رسول الله عَيِّلِة على أبي، قال: فقرّبنا إليه

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود (١/ ١٨٧٠ رقم ٣٥٠٠) في الأطعمة، باب ما يقول الرجل إذا طعم، والترمذي (٥٠٨/٥ رقم ٣٤٥٧) في الدعوات، باب ما يقول إذا فرغ من الطعام.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في الموضع السابق برقم ( ٣٨٥١)، وصحح النووي سنده في الأذكار (ص ٢٠٢).

طعاماً ووَطْبةً (1) فأكل منها ثم أتي بتمر، فكان يأكله ويلقي النوى بين إصبعيه، ويجمع السَّبابة والوسطى، ثم أتي بشراب فَشَرَيه، ثم ناوله الذي عن يمينه، قال: فقال أبي - وأخذ بلجام دابته (1) -: ادع الله لنا، فقال: «اللهم بارك لهم في ما رزقتهم واغفر لهم وارحمهم (1).

وفي سنن أبي داود من حديث أنس رضي الله عنه، أن النبي على جاء إلى سعد بن عبادة فجاء (١) بخبز وزيت، فأكل (١) ، ثم قال النبي على ( افطر عندكم الصائمون، وأكل طعامكم الأبرار، وصلت عليكم الملائكة (١).

(١) الوَطْبَة: الحَيْس، وهو تمر يخلط بالأقط المدقوق والسمن. انظر جامع الاصول (٣٩٨/٧).

(٢) أي لجام دابة النبي عليه .

(٣) أخرجه مسلم (٣/١٦١٥-١٦٦١ رقم ١٤٦) في الأشرية، باب استحباب وضع النوى خارج التمر.

استحباب وصع النوى ( ٤ ) أي: سعد بن عبادة.

(٥) أي: النبي تَنَافِقُهُ .

(٦) أخرجه أبو داود (٤/١٨٩ رقم ٣٨٥٤) في الأطعمة، باب ما جاء في الدعاء لرب الطعام إذا أكل عنده، وصحح النووي سنده في الأذكار

(ص۲۰۳).

#### ١٣- غسل البد والفم بعد الطعام:

تقدم الكلام عن غسل اليد قبل الطعام، وذكرت هناك أنه لو لم يكن هناك أدلة صريحة في مشروعية غسل اليد قبل الطعام، لكانت قواعد الإسلام العامة تشمل ذلك الأدب، وبخاصة إذا كانت اليد متلوثة، لما يترتب على ذلك من الأضرار.

ويقال هنا ما قيل هناك، ويتأكد هذا إذا علمنا أن الإسلام يحث على النظافة كما يظهر لمن تأمل كثيراً من الاحكام كالوضوء، والغسل من الجنابة، وغسل الجمعة، والسواك، وغير ذلك كثير.

ومع ذلك فقد ورد حديث صحيح في الحث على غسل اليد بعد الفراغ من الأكل، وهو ما أخرجه أبو داود في سننه والترمذي وابن ماجه وغيرهم من حديث أبي هريرة رضي الله عنه، عن النبي عَلَيْهُ أنه قال: «إذا نام أحدكم وفي يده ريح غَمر فلم يغسل يده فأصابه شيء فلا يلومن إلا نفسه»(١٠).

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود (٤/ ١٨٨ رقم ٣٥٥٣) في كتاب الأطعمة، باب غسل اليد من الطعام، والترمذي (٤/ ٣٨٩ رقم ١٨٦٠) في الأطعمة، باب ما جاء في كراهية البيتوتة وفي يده ريح غمر، وابن ماجه (٢/ ١٩٩٦ رقم ٣٢٩٧) في الأطعمة، باب من بات وفي يده ريح غمر، واللفظ له، وقال الترمذي: «هذا حديث حسر، غريب».

والغَمَر بفتح الغين والميم -: ريح اللحم وزُهُومَتُهُ ، ففي الحديث دلالة على ضرورة غسل اليد بعد الطعام، وبخاصة إذا كانت له دسامة.

ويؤيده ما جاء في الصحيحين من حديث ابن عباس رضي الله عنهما، أن النبي على شرب لبناً، ثم دعا بماء فتمضمض وقال: (إن له دَسَماً»(٢).

# وهناك بعض الآداب التي تتعلق بالشرب وهي:

### ١- النهي عن الشرب قائماً:

لما رواه مسلم في صحيحه من حديث أنس بن مالك رضي الله عنه، أن النبي عَلَيْهُ نهى عن الشرب قائماً (٢).

ورواه مسلم أيضاً من حديث أبي سعيد الخدري رضي

<sup>(</sup>١) جامع الأصول (٧/٣/٤).

 <sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري ( ١ / ٣١٣ رقم ٢١١ ) في كتاب الوضوء، باب هل يمضمض من اللبن، ومسلم ( / ٢٧٤ رقم ٩٥ ) في كتاب الحيض، باب نسخ الوضوء مما مست النار.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في صحيحه (٣/ ١٦٠٠ ، ١٦٠١ رقم ١١٣ ، ١١٣ )
 في كتاب الأشربة ، باب كراهية الشرب قائماً .

#### الله عنه (١).

قال ابن القيم: «وللشرب قائماً آفات عديدة، منها: أنه لا يحصل به الرِّيُّ التام، ولا يستقر في المعدة حتى يقسمه الكبد على الاعضاء، وينزل بسرعة وحدَّة إلى المعدة، فيخشى منه أن يبرد حرارتها ويُشَوِّشها، ويسرع النفوذ إلى أسفل البدن بغير تدريح، وكل هذا يضر بالشارب، وأما إذا فعله نادراً أو لحاجة لم يضرّه "``ا.هـ.

ومع هذا فلا يعتبر الشُّرب قائماً محرماً، وإنما مكروه كراهة تنزيه، فمع كونه ﷺ نهى عن الشرب قائماً، إلا أنه شرب قائماً ليبين أن النهي ليس للتحريم ولكن العلماء كرهوا الشرب قائماً لغير حاجة كما سبق في كلام ابن القيم.

واما الدليل على أنه على أنه على شرب قائماً، فمنه ما آخرجه البخاري ومسلم في صحيحهما من حديث ابن عباس رضي الله عنهما، قال: سقيت النبي على من زمزم، فشرب وهو قائم»(٢٠).

<sup>(</sup>١٢) المصدر السابق برقم (١١٤، ١١٥).

<sup>(</sup>Y) (le llaste ( \$ / ٢٢٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري ( ٨١/١٠ رقم ٥٦١٧ ) في الأشرية، باب الشرب قائماً، ومسلم (٦/١٦ رق ١١٨ ،١١٨ ،١١١م)، في =

واخرج البخاري في صحيحه عن النزال بن سبرة أنه حدّث عن علي بن أبي طالب رضي الله عنه أنه صلى الظهر، ثم قعد في حوائج الناس في رحبة الكوفة حتى حضرت صلاة العصر، ثم أتي بماء فشرب وغسل وجهه ويديه وذكر رأسه ورجليه مثم قال: إن ناساً يكرهون الشرب قائماً، وإن النبي على صنع مثل ما صنعت (١).

# ٣- النهي عن الشرب من فِيِّ السِّقاء:

وذلك لما أخرجه البخاري ومسلم في صحيحهما من حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: «نهى رسول الله عَيِّكُ عن اختناث الأسقية: أن يشرب من أفواهها »(").

وأخرج البخاري من حديث أبي هريرة وأبن عباس رضي الله عنهم أن النبي ﷺ : « نهي عن الشرب من في السُّقاء)(٢).

الأشربة، باب في الشرب من زمزم قائماً.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في الموضع السابق برقم (٥٦١٥، ٥٦١٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١٠/٩٨ رقم ٥٦٢٥ ، ٥٦٢٦) في الأشربة، باب اختناث الأسقية، ومسلم (٣/١٦٠ رقم ١١١، ١١١) في الأشربة، باب آداب الطعام والشراب وأحكامهما.

<sup>(</sup>٣) أخرجهما البخاري في صحيحه (١٠/٩ رقم ٥٦٢٨، ٥٦٢٩) في

قال ابن القيم رحمه الله: «وفي هذا آداب عديدة، منها: أن تردد أنفاس الشارب فيه يكسبه زهومة ورائحة كريهة يعاف لأجلها، ومنها أنه ربما غلب الداخل إلى جوفه من الماء فتضرر به، ومنها أنه ربما كان فيه حيوان لا يشعر به، فيؤذيه، ومنها أن الماء ربما كان فيه قذاة أو غيرها لا يراها عند الشرب فتلج جوفه، ومنها أن الشرب كذلك يمالاً البطن من الهواء، فيضيق عن أخذ حظه من الراء أو يزاحمه أو يؤذيه ولغير ذلك من الحكم، (١١٠ اله

# ٣- النهي عن النفخ في الشراب أو التنفس في الإناء:

وذلك لما رواه البخاري ومسلم في صحيحيهما من حديث أبي قتادة رضي الله عَلَيْهُ: «إذا شرب أحدكم فلا يتنفس في الإناء».

وفي رواية: إِن النبي ﷺ نهى أن يَتَنِفُّس في الإِناء (٢٠).

<sup>=</sup> الأشربة، باب الشرب من السقاء.

<sup>. (</sup>١) زاد المعاد (٤/٢٣٣\_٢٣٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري ( ٩٣/ ١٠ وقم ٥٦٣٠ ) في الأشربة، باب النهي عن التنفس في الإناء، ومسلم ( ١٦٠٢/ ١ وقم ١٢١ ) في الأشربة، باب كراهة التنفس في الإناء.

وأخرج أبو داود والترمذي من حديث ابن عباس رضي الله عنهما، أن النبي ﷺ نهى أن يَتَنَفّس في الإناء أو ينفخ فيه (١٠).

وأخرج الترمذي من حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه، أن النبي الله نهي عن النفخ في الشرب، فقال رجل: القذاة أراها في الإناء؟ قال: أهرقها، قال: فإني لا أروى من نفس واحد؟ قال: فأبن القدح عن فيك(١٠).

فمحاورة هذا الرجل للنبي ﷺ فيها من الفوائد: الإرشاد إلى ما ينبغي فعله إذا دعى الداعي إلى النفخ في الشراب، أو التنفس في الإناء.

فإذا وقع في الشراب ما يتأذى منه الشارب، فليرق من الشراب ما يخرج به ذلك الأذى، فإن اضطر للتنفس فليبعد (١) آخرجه أبو داود (٤/٤/١-١١ رقم ٣٧٢٨) في الأسربة، باب النفخ في الشراب والتنفس في الإناء، والترمذي (٤/٤٠٣ رقم ١٨٨٨) في الاشربة، باب ما جاء في كراهية النفخ في الشراب، وقال: «هذا حديث حسن صحيح».

 (٢) أخرجه الترمذي في الموضع السابق برقم (١٨٨٧)، وقال: اهذا حديث حسن صحيح!. القدح عن فمه وليتنفس خارج الإناء.

وقد كان النبي عَلِيُّكُ يفعل ذلك.

ففي الصحيحين من حديث أنس رضي الله عنه أن النبي عَيِّلَهُ كان يتنفس في الإِناء ثلاثًا .

زاد مسلم في رواية: ويقول ـ أي النبي ﷺ ـ: ﴿إِنَّهُ أُرُوى، وأبرأ، وأمرأ﴾(''.

أي: إنه أكثر رياً، وأبرأ من الم العطش، أو مرض يحصل بسبب الشرب في نفس واحد، وأجمل انسياغاً، وهو معنى: «وأمرأ»(٢٠).

وليس المقصود في هذه الرواية أن النبي ﷺ كان يتنفس داخل الإناء، بل المقصود أنه يتنفس في شربه، وهذا سائغ في لغة العرب.

 <sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه (١٠/٩ وقم ٥٦٢١) في كتاب الاشربة، باب الشرب بنفسين أو ثلاثة، ومسلم (١٦٠٢-١٦٠٣) رقم ١٢٢، ١٣٣) في الاشربة، باب كراهة التنفس في الإناء، واستحباب التنفس ثلاثاً خارج الإناء.

<sup>(</sup>٢) كما في حاشية صحيح مسلم في الموضع السابق.

يقول ابن القيم رحمه الله في نفى هذا الفهــم ، وفي ذكـر مضار النفخ في الشراب والتنفس في الإنباء: " وأما النفخ في الشراب فإنه يكسبه من فم النافخ رائحة كريهمة يعاف لأجلها، ولا سيما إن كان متغيرٌ الفم ، وبالجملة فأنفساس النـافخ تخالطه ، ولهذا جمع رسول الله ﷺ بين النهي عن التنفس في الإنـــاء والنفـخ

فيه في الحديث الذي رواه الترمذي وصححه عن ابن عبـاس عليه قال : نهى رسول الله ﷺ أن يتنفس في الإناء ، أو ينفخ فيه . فإن قيل: فما تصنعون بما في الصحيحين من حديث أنس، أن رسول الله ﷺ كان يتنفس في الإناء ثلاثًا ؟ قيل : نقابله بالقبول والتسليم ، ولا معارضة بينه وبين الأول ؛ فإن معنــاه أنــه كان يتنفس في شربه ثلاثاً ، وذكر الإناء لأنه آلة الشرب ، وهــذا كما جاء في الحديث الصحيح : أن إبراهيم ابن رسول الله ﷺ مات في الثدي<sup>(١)</sup> أي : في مدة الرضاع " أ . هـ<sup>(٢).</sup>

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في صحيحه (٤/٨٠٨ رقم ٦٣ ) في كتابِ الفضائل ، باب رحمته ﷺ الصبيان والعيال وتواضعه وفضل ذلك . · ( TT7-TT0/E ) 31-11 1: (Y)

#### الخاتمة

هذا وفي ختام هذا البحث نجد أنه ظهر لنا بجلاء ووضوح تنظيم الإسلام للغذاء في حياة المسلمين من خلال هذه الآداب التي روعي فيها أن تكون حياة المؤمن جميعها عبادة لله تعالى استجابة لقوله سبحانه: ﴿ وما خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون \$(١). والتذكير بنعمة الله على عباده فيمنعهم ذلك من الأشر والبطر، وعناية الإسلام بجانب النظافة، والصحة، والوقاية من الأمراض ومسبباتها، وآداب الصحبة وحسن المعاشرة والإيثار، والاقتصاد، والاحسان إلى الناس والمكافأة على ذلك ...، وأشياء كثيرة من محاسن هذا الدين الذي نظم جميع نواحي الحياة تنظيماً لا نجده في دين من الأديان سواه، وما ذاك إلا لأن الله سبحانه اختاره ليكون خاتم الأديان ﴿ ومن يبتغ غير الإسلام دينا فلن يقبل هنه ﴾(``)، والله أعلم وصلى الله وسلم على نبينا محمد . .

<sup>(</sup>١) سورة الذاريات: الآية ٦٥.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران: الآية ٨٥.



#### المراجع

- ١ (الإحسان في ترتيب صحيح ابن حبان»: ترتيب علي بن
  بلبان الفارسي (ت ٩٣٩هـ)، تحقيق شعيب الأرناؤوط،
  مؤسسة الرسالة، بيروت، سنة ١٤١٢هـ.
- ۲ «الأذكار»: لأبي زكريا محيى الدين يحيى بن شرف النووي،
  تحقيق عبدالقادر الأرناؤوط، مطبعة الملاح بدمشق سنة
  ۱۳۹۱هـ.
- ٣ «إرواء الغليل في تخريج أحاديث منار السبيل»: محمد ناصر الدين الألباني، الطبعة الأولى سنة ١٣٩٩هـ، المكتب الإسلامي، بيروت.
- ٤ «الترغيب والترهيب»: لعبدالعظيم بن عبدالقوي المنذري
  (ت ٢٥٦هـ) مصورة مكتبة الإرشاد.
- هجامع الأصول في أحاديث الرسول ﷺ: لابن الآثير المبارك ابن محمد (ت ٦٠٦هـ) تحقيق عبدالقادر الأرناؤوط، نشر مكتبة الحلواني، ودار البيان، ومطبعة الملاح سنة ١٣٩٢هـ.
- ٢ ((زاد المعاد في هدي خير العباد): لابن القيم محمد بن أبي

- بكر (ت ٧٥١هـ) تحقيق شعيب الأرناؤوط وعبدالقادر الارناؤوط، مؤسسة الرسالة ومكتبة المنار، بيروت سنة ١٤٠٦هـ.
  - ٧ « روائد سنن ابن ماجه » : « مصباح الزجاجة » .
- ٨ ـــ (ملسلة الأحاديث الصحيحة): لمحمد ناصر الدين الألباني،
  المكتب الإسلامي، بيروت.
- ٩ سنن ابن ماجه): لمحمد بن يزيد القزويني: ابن ماجه
  (ت ٩٧٥هـ) تحقيق محمد فؤاد عبدالباقي، مكتبة عيسى
  البابي الحلبي، مصر.
- ١٠ دسنن الترمذي٥: لأبي عيسى محمد بن عيسى بن سورة الترمذي (ت ٢٧٩هـ)، تحقيق أحمد محمد شاكر ومحمد فؤاد عبدالباقي وإبراهيم عطوة، الطبعة الثانية سنة ١٣٩٨هـ، مكتبة مصطفى الحلبي، مصر.
- ١ «سنن أبي داود»: لأبي داود سليمان بن الأشعث السجستاني
  ( ت ١٧٥٥هـ)، تحقيق عزت عبيد الدعاس، الطبعة الأولى
  سنة ١٣٨٨هـ.
- ۱۲ «شرح صحيح مسلم»: ليحيى بن شرف النووي (ت ۱۷۲هـ)، المكتبة المصرية.

١- ٥ صحيح مسلم): لأبي الحسين مسلم بن الحجاج القشيري
 (ت ٢٦١هـ)، تحقيق محمد فؤاد عبدالباقي، الطبعة الأولى
 سنة ١٣٧٤هـ، مطبعة الحلبي، مصر.

0 ١- «صحيح ابن حبان»: «الإحسان».

١٦ - اغذاء الألباب لشرح منظومة الآداب): لمحمد السفاريني،
 مكتبة الرياض الحديثة، الرياض.

١٧ - ١ فتح الباري شرح صحيح البخاري): لاحمد بن علي بن
 حجر العسقلاني (ت ٥٠٥٨م) ومعه: (صحيح البخاري)،
 الطبعة الاولى بالمطبعة السلفية.

١٨ - « كشف الأستار عن زوائد البزار»: لعلي بن أبي بكر الهيشمي
 (ت ١٩٠٨هـ) تحقيق حبيب الرحمن الاعظمي، الطبعة الأولى
 سنة ١٣٩٩هـ، مؤسسة الرسالة، بيروت.

۱۹ – «لسان العرب»: لمحمد بن مكرم بن منظور (ت ۷۱۱هـ)، دار صادر، بيروت.

- . ٢- «مجمع الزوائد ومنبع الفوائد»: لعلي بن أبي بكر الهيشمي (ت ٨٠٠هـ)، مصورة عن الطبعة الثانية سنة ١٩٦٧م، دار الكتاب، بيروت.
- ٢١ «المستدرك على الصحيحين»: لأبي عبدالله محمد بن عبدالله الحاكم (ت ٥٠٥هـ)، ومعه «تلخيص المستدرك» للذهبي،
- دار الفكر، بيروت، سنة ١٣٩٨هـ. ٢٢- «المسند»: لأبي عبدالله أحمد بن محمد بن حنبل (ت
- ٢٤١هـ)، تصوير المكتب الإسلامي ودار صادر ببيروت.
- ٢٣ ـ و مسند البزار»: «كشف الأستار».
- ٢٤ «مصباح الزجاجة في زوائد ابن ماجه»: لأحمد بن أبي بكر البوصيري (ت ٨٤٠هـ)، تحقيق موسى علي وعزت عطية، دار الكتب الحديثة بمصر.
- ٢٥ (معالم السنن): لحمد بن محمد الخطابي (ت ٣٨٨هـ) تحقيق:
  أحمد محمد شاكر، ومحمد حامد فقي، تصوير دار المعرفة، بيروت.
- ٣٦ «الموطأ»: لأبي عبدالله مالك بن أنس (ت ١٧٩هـ)، رواية يحيى بن يحيى، تحقيق: محمد فؤاد عبدالباقي، دار إحياء الكتب، بيروت.

# الفمرس

| صو  | الموضوع                                       |
|-----|-----------------------------------------------|
| ٥   | • المقدمة                                     |
| ۱۳  | • الصحة نعمة                                  |
| ١٥  | • أداب العذاء في الإسلام                      |
| ١٦  | ١- الغذاء عبادة                               |
| ۱۷  | ١- غسل اليد                                   |
| ۱۸  | ٢- الاعتدال في الجلوس                         |
| ۲۲  | : – التسمية في أول الطعام                     |
| ۲ ٤ | الأكل والشرب باليمين                          |
| ٨٢  | '- الأكل بثلاث أصابع                          |
| ۲۹  | - الأكل مما يليه                              |
| ۳.  | كَ الأكل من جانب الإِناء وترك الابتداء بالوسط |
| ٣٢  | - عدم الشبع                                   |
| ۲٤  | ١- لعق الأصابع                                |
| ٣٦  | ١- الحمد في آخر الطعام                        |
| ٣9  | ١- الدعاء لصاحب الطعام                        |

| 0 T           | آجاب الغذاء في الاسلام              |
|---------------|-------------------------------------|
| ٤١            | ١٣ - غسل اليد والقم بعد الطعام      |
| ٤٢            | € آداب الشرب                        |
| ٤٢            | ١ - النهي عن الشرب قائماً           |
| ٤٤            | ٢- النهي عن الشرب من في السقاء      |
| فس في الإناء٥ | ٣- النهي عن النفخ في الشراب أو التن |
| ٤٩            | • الخساتمة                          |
| ۰١            | ● قائمة المراجع                     |

